
II. ОБЗОРЫ 

 

216

II. ОБЗОРЫ 

О.Е. СТОЛЯРОВА 

ИДЕНТИЧНОСТЬ КИБОРГОВ:  
ОБЗОР МАТЕРИАЛОВ КОНФЕРЕНЦИИ  

«CYBORG IDENTITIES»  
(OCTOBER 21–22, 1999). – Mode of access: 

http://www.hum.au.dk/ckultruf/DOCS/PRO/hum2000/Thema2.htm1 

 
21–22 октября 1999 г. в Орхусе (Дания) состоялась (третья) 

конференция под названием «Идентичность киборгов» из заявлен-
ной общей серии конференций «Гуманитарные науки на рубеже 
тысячелетий», организованной Центром культурных исследований 
(факультет искусств, Орхусский университет). Темой конференции 
стала роль гуманитарных наук в осмыслении феномена технологи-
чески опосредованного существования человека в современном 
мире. 

Современный индивид уверенно движется в окружении мно-
гочисленных кибернетических объектов. Д. Харавэй, автор «Ки-
бернетического манифеста» (середина 80-х годов), определила ки-
бернетический организм как гибрид биологических и техно-
логических компонентов, обладающий как человеческими, соци-
альными, так и нечеловеческими, т.е. механическими, характери-
стиками. Электронные привратники и контролеры, силиконовые 
трансплантанты, виртуальные интернет-корреспонденты, люди, 
перенесшие операции по изменению пола, продукты генной инже-
нерии – все эти и другие объекты подобного рода стали неотъем-
лемой частью повседневной практики жизненного мира на исходе 
                                           

1 Обзор подготовлен на основе предварительных материалов конференции, 
розданных ее участникам. – Ред. 

http://www.hum.au.dk/ckultruf/DOCS/PRO/hum2000/Thema2.htm1


Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

217

второго тысячелетия. Будучи привычной составляющей практиче-
ской сферы, данные объекты порождают серьезные проблемы в 
теоретической сфере, ставя под сомнение многие «классические» 
парадигмы гуманитарных наук. Это происходит прежде всего по-
тому, что кибернетические объекты как биотехнологические гиб-
риды размывают устойчивые концептуальные границы между «ис-
кусственным» и «естественным», «человеком» и «вещью», 
«организмом» и «механизмом», «материальным» и «идеальным», 
«субъектом» и «объектом». Эти бинарные оппозиции представляли 
собой исходные элементы стиля новоевропейского мышления  
и определяли гуманитарный дискурс как на онтологическом, так и 
семантическом уровне. Однако технологии XX в. указывают на 
необходимость провести ревизию «классических» понятий, катего-
рий и парадигм и пересмотреть наши фундаментальные представ-
ления о том, что мы есть.  

Ниже предлагается обзор трех докладов по теме конферен-
ции: 1. Эндрю Пикеринг (университет штата Иллинойс, США) –
«Объекты гуманитарных наук и кибернетическая эпоха» («The 
objects of the humanities and the time of the cyborg»); 2. Дон Айди 
(университет штата Нью-Йорк, Стони Брук, США) – «У нас нет 
двух возможностей: либо ситуативность, либо симметрия» («You 
can't have it both ways: Situated or symmetrical»); 3. Финн Олесен 
(Орхусский университет, Дания) в докладе «Слишком соверше-
нен – человеческий субъект в опосредованной реальности» («All 
too perfect – Human subjects in mediated reality»). 

1. Э. Пикеринг ставит своей целью прояснить природу ки-
бернетических объектов, с которыми неизбежно сталкиваются гу-
манитарные науки, когда обращаются к исследованию научно-
технологической практики. Последняя представляет собой беско-
нечно открытое взаимодействие человека (ученого, инженера) и 
иного по отношению к человеку, будь то научная теория, техноло-
гический проект, лаборатории, институты, инструменты и т.п. Та-
кая гетерогенная совокупность людей и «вещей» может быть на-
звана «кибернетическим объектом» (Д. Харавэй), но все же этот 
биотехнологический гибрид следует считать скорее процессом, по-
нимаемым как сцепление событий с человеческими и нечеловече-
скими субъектами действия. Помимо гетерогенности, кибернетиче-
ские объекты обладают другим важным свойством – они имеют 



II. ОБЗОРЫ 

 

218

временной характер. Еще одной их характеристик является их 
культурная изначальность и повсеместность: несмотря на специ-
фический характер высокоразвитой науки и технологии второй по-
ловины XX в., у нас нет оснований считать формацию кибернети-
ческих объектов исключительной особенностью нашего времени. 

В качестве иллюстрации кибернетического объекта-процесса 
докладчик приводит историю, опубликованную газетой «New York 
Times». Несколько лет назад в Соединенные Штаты начали импор-
тировать азиатских угрей для их разведения в домашних аквариу-
мах. Только что завезенные угри были маленькими безобидными 
созданиями, радовавшими любителей экзотики. Однако они стали 
расти и размножаться с невероятной быстротой. Достигнув не-
скольких футов в длину и отрастив острые зубы, угри преврати-
лись не только в опасных соседей других обитателей аквариумов, 
но и в угрозу для своих собственных хозяев: они пожирали другую 
рыбу, они выползали из аквариумов к ужасу владельцев, рискую-
щих неожиданно столкнуться с зубастым монстром. Непригодных 
к жизни в домашних условиях угрей стали помещать в пруды. Но 
соседство с ними оказалось бедственным для местных видов рыб, 
популяции которых резко уменьшились, что обернулось снижени-
ем улова. Пытаясь избавиться от новой экологической проблемы, 
местные власти и инженеры осушили пораженные пруды, однако 
угри проявили большую устойчивость к временному отсутствию 
воды, чем прочая рыба. Отравление пораженных прудов хлором 
также не было успешным решением: угри приспосабливались к 
хлору намного быстрее других видов рыб. Оставалось только обне-
сти неблагополучные пруды бетонными заграждениями, чтобы ло-
кализовать опасные популяции, но этот проект не был осуществ-
лен, поскольку его успех заранее представлялся сомнительным: 
угри могли бы преодолеть и бетонные барьеры. 

Эту историю докладчик считает характерным примером ки-
бернетического объекта. Она является единым, ограниченным в 
пространстве и времени, историческим событием, «действующими 
лицами» которого выступают как люди, так и «вещи». Историче-
ское действие внутри этого объекта не было сцентрировано ни в 
человеческой (владельцы угрей, рыбаки, инженеры), ни в нечело-
веческой (угри, пруды и аквариумы, технологические приспособ-



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

219

ления) сфере, но являлось протяженным во времени взаимодейст-
вием двух этих сфер. 

Чтобы сделать кибернетический объект предметом исследо-
вания, необходимо «схватить» это взаимодействие как темпораль-
ную гетерогенную совокупность человеческих и нечеловеческих 
субъектов действия, как «танец двух партнеров», который пред-
ставляет собой процесс непрерывного двустороннего становления с 
заранее неизвестным результатом. События в истории с угрями 
развивались, следуя внутренней логике перманентного взаимного 
корректирования исполнителей, без достижения какого бы то ни 
было стабильного и предсказуемого согласования между ними. Это 
был процесс открытого взаимоопределения человеческих и нечело-
веческих субъектов действия, который может быть адекватно ис-
следован только как кибернетический объект. 

Возникает вопрос: насколько велик и значим для нас этот 
класс объектов? Если обратиться к академическому гуманитарному 
дискурсу, представленному в философской и социологической лите-
ратуре, то можно подумать, что кибернетические объекты – весьма 
редкое явление. Традиционные дисциплины просто не замечают их. 
Однако гуманитарные науки, которые имеют дело с научной и тех-
нологической практикой, не могут не встречаться с подобными объ-
ектами прежде всего потому, что в этой области трудно избежать как 
проблематики времени и изменения, так и феномена взаимодействия 
человека (ученого, инженера) и «вещей» (инструментов, машин, ор-
ганизмов и т.п.): наука и технология суть безостановочное движение 
человеческих и нечеловеческих агентов. 

При первых же попытках разработать детальный анализ ин-
дивидуальной научной практики непредвзятый исследователь убе-
ждается, что научное экспериментирование имеет всеобщее и по-
всеместное качество «танца двух партнеров», где все человеческие 
атрибуты (намерения, действия, социальные отношения) непре-
рывно изменяются и принимают новые формы под воздействием 
также непрерывно становящихся нечеловеческих, «материальных», 
«исполнителей». Это – «научный вариант» инвариантного кибер-
нетического объекта-процесса, и в нем следует отметить только два 
принципиальных отличия от процесса, описание которого мы на-
ходим в истории про угрей. Во-первых, в последней усилия чело-
веческих и материальных субъектов действия были направлены 



II. ОБЗОРЫ 

 

220

преимущественно на нейтрализацию друг друга, тогда как в исто-
рии науки имеет место, напротив, их взаимная активизация. Во-
вторых, удельный вес теоретического знания и его концептуальных 
элементов в научной практике так же велик, как удельный вес ма-
териальных и социальных элементов, и все они должны быть поня-
ты как непрерывно становящиеся в отношении друг к другу. Ки-
бернетический объект научного исследования, таким образом, 
пополняется еще одним видом отношений, который Пикеринг на-
зывает интерактивной стабилизацией материальных исполнителей 
и концептуальных структур, перманентно корректирующей про-
дукцию научного исследования внутри потока становления. 

Анализ научной деятельности как кибернетического объекта 
смещает традиционную философскую и социологическую пробле-
матику в сторону культур-релятивизма и подлинной историчности, 
поскольку позволяет тематизировать взаимосвязь и взаимоопреде-
ление знания и его объекта в предельно широком понимании всего 
мира, как на микроуровне индивидуальной практики, так и на мак-
роуровне культур и целых популяций. В качестве примера гигант-
ского кибернетического объекта докладчик приводит так называе-
мую индустриальную революцию, где взаимодействующими 
«партнерами» выступают материальные исполнители (новые тех-
нологии, фабрики, индустриаль-ные города), социальные исполни-
тели (новые формы классов) и концептуальные субъекты действия 
(наука индустриальной эпохи). Макроуровень анализа, по мнению 
докладчика, позволил бы построить периодизацию всей истории 
человечества в терминах кибернетических объектов. 

Причины, из-за которых мы зачастую склонны считать фор-
мацию кибернетических объектов принадлежностью исключитель-
но нашего послевоенного времени, состоят в особенностях науки и 
технологии второй половины XX в. Послевоенные наука и техно-
логия представляют собой непрерывно транслируемый образ био-
технологического гибрида: и материально, и концептуально они 
стирают границы между человеком и «вещью» в гораздо большей 
степени, чем это было в физике, химии или социологии XIX в. 
Можно говорить о многих из них как о кибернетических науках. 
Однако это подтверждает инвариантный характер кибернетическо-
го объекта: современные науки суть такая же конститутивная часть 
материальной, социальной и концептуальной совокупности нашей 



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

221

эпохи, как, например, естественные науки XIX в. – конститутивная 
часть кибернетического объекта индустриальной революции.  

Когда мы говорим о культуре как о процессе возникновения 
и уничтожения кибернетических объектов, мы имеем дело не толь-
ко с пространственно-временным становлением, но и с внутренни-
ми трансформациями человеческих субъектов: личное восприятие, 
субъективные позиции, индивидуальные и социальные роли и ха-
рактеристики – все это может быть адекватно «схвачено» только в 
контексте кибернетического объекта, следовательно, как биотехно-
логический феномен. В качестве примера Пикеринг приводит ис-
следование В. Шивелбуша о трансформации в XIX в. визуального 
восприятия и отношения к окружающему под влиянием широко 
распространившегося способа железнодорожного передвижения: 
Шивелбуш указывает на так называемое панорамное видение, по-
явление которого было связано с возникновением новой позиции 
наблюдателя – пассажира поезда – и в свою очередь вызвало к 
жизни новый научный дискурс. 

Но если кибернетические объекты могут быть обнаружены 
на любом уровне культурного универсума и в любом масштабе бы-
тия, невнимание к ним со стороны традиционных гуманитарных 
дисциплин становится серьезной проблемой для последних. Во 
второй части доклада Пикеринг переходит к обсуждению этой про-
блемы и ее причин. 

Докладчик указывает на два фактора, которые определяют 
«ускользание» кибернетических объектов от академических гума-
нитарных исследований; первый он называет онтологическим, вто-
рой – темпоральным. Онтологический фактор очевиден. Традици-
онные гуманитарные дисциплины идентифицируют себя в 
контексте различения человеческой сферы и сферы «иного». Если 
предметом теоретизирования естественных наук и инженерии вы-
ступает материальный мир, то гуманитарные науки заняты остав-
шимся – миром «чистых социальных фактов», или собственно че-
ловеческой сферой. Данный дисциплинарный раскол универсума 
на две взаимоисключающие части делает формацию кибернетиче-
ских объектов невидимой, так как она не может быть локализована 
ни в одной из этих сфер.  

Если мы попытаемся сделать предметом академического ис-
следования историю с угрями, то мы убедимся в неизбежном иска-



II. ОБЗОРЫ 

 

222

жении этого феномена. Биологи способны рассуждать о развитии 
определенной популяции рыб в определенных условиях, но они 
оказываются не в состоянии говорить об испуганных владельцах 
угрей или недовольных рыбаках. Социологи могут исследовать по-
зиции рыбаков или любителей аквариумных рыбок, но не имеют 
дела с экологией прудов, пораженных угрями. Может показаться, 
что междисциплинарный подход был бы адекватен этого рода фе-
номенам, однако эклектическая сумма различных дисциплинарных 
перспектив также не дает желаемого результата: своеобразие био-
технологического гибрида состоит именно в децентрированном и 
непрерывном взаимокорректировании человеческих и «материаль-
ных» субъектов действия. 

Темпоральный фактор определяется особенностями воспри-
ятия времени, характерными для гуманитарных дисциплин. Клас-
сические академические дисциплины традиционно не обладают 
достаточным «чувством времени». Философия имеет дело пре-
имущественно с вневременными категориями истины, добра, кра-
соты и т.п. Социологию интересуют синхронные корреляции раз-
личных социальных феноменов, и даже там, где тема времени 
становится неизбежной, социология предпочитает говорить скорее 
о конечных причинах и предсказуемых следствиях, чем об откры-
том и непредсказуемом становлении. Таким образом, применив 
междисциплинарный подход к истории с угрями, мы, возможно, 
добились бы некоторого прогресса, анализируя онтологическое 
измерение этого кибернетического объекта, но, несомненно, не 
имели бы достаточных ресурсов для тематизации его временного 
характера. 

Ситуация была бы совершенно безнадежной, если бы не не-
сколько гуманитарных научных перспектив, которые выделяет Пи-
керинг в современном поле академических исследований в качест-
ве потенциально открытых для работы с кибернетическими 
объектами. В первую очередь докладчик указывает на М. Фуко как 
хорошо известного и влиятельного историка, философа и социоло-
га, чьи труды выходят за пределы «классических» дисциплин. Ана-
лиз человеческого субъекта действия, предпринятый Фуко в работе 
«Надзор и наказание», приближает его понимание субъективности 
к нашей концепции субъекта как одного из «исполнителей» в гете-
рогенном (человек – «вещь») становлении. В противоположность 



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

223

традиционному пониманию субъекта как носителя автономной са-
мости, Фуко имеет дело с конституированием субъективности, ко-
торая представляет собой материальный участок, тело, испыты-
вающее воздействие внеположенных материальных «исполни-
телей» и регулируемое ими. 

Однако гетерогенные совокупности Фуко не полностью сов-
падают с кибернетическими объектами. Несмотря на то, что Фуко 
подчеркивает материальные и технологические аспекты консти-
туирования субъективности, они не играют той самостоятельной 
роли, какая отводится материальным партнерам человека в рас-
сматриваемых биотехнологических гибридах. «Вещи», которые 
фигурируют в исследованиях Фуко, не являются полноправными 
«действующими лицами», но представляют собой, скорее, ресурсы, 
корректирующие рефлексивные усилия человеческих субъектов 
действия или социальные отношения. К тому же концепции време-
ни и изменения, предложенные Фуко, не вполне адекватны темпо-
ральным характеристикам кибернетических объектов. В «Археологии 
знания» Фуко анализирует теоретический дискурс как инвариантный 
и вместе с тем исторический феномен, как специфический и конечный 
универсум предустановленных элементов, комбинирование которых в 
том или ином историческом контексте продуцирует новые виды дис-
курсивных практик. Но бесконечно открытое становление, характери-
зующее любой кибернетический объект, принципиально не сводимо к 
сочетанию предданных элементов.  

Таким образом, Фуко следует считать переходной фигурой 
от «классических» к «постклассическим» парадигмам гуманитар-
ных наук: с одной стороны, он попытался историзировать и децен-
трировать познание и субъективность, с другой – во многом остал-
ся верен некоторым «классическим» моделям, сохраняющим 
онтологическую невидимость кибернетических объектов. Совре-
менным гуманитарным наукам необходимо иметь в виду перспек-
тивы, намеченные Фуко, но двигаться дальше, за пределы его ра-
бот, в зону более глубокого пересечения людей и «вещей», и за 
пределы «классических» концепций времени и временности, к тем, 
которые были бы адекватны темпоральным характеристикам этого 
пересечения. 

Пикеринг считает, что искомые «постклассические» концеп-
ции времени могут быть сформулированы, скорее, при обращении 



II. ОБЗОРЫ 

 

224

гуманитарных наук к естественным, чем извлечены из какой бы то 
ни было традиции философии времени, хотя бы даже из континен-
тальной – от Гегеля до Хайдеггера. Последняя весьма богата, но не 
отвечает вызову современного мира высоких наук и технологий. 
Подходящим местом для старта могла бы стать, например, эволю-
ционная биология со своей теорией изменения видов. Теория эво-
люции – это изображение бесконечного становления во времени. И, 
добавив сюда экологическую идею о том, что виды изменяются в 
отношении к окружающей среде, которая, в свою очередь, изменя-
ется в отношении к видам, мы получим концепцию коэволюции, 
очень похожую на то, что мы назвали «танцем двух партнеров», 
взаимно корректирующих друг друга. 

Исключительно плодотворным для гуманитарных наук было 
бы их обращение к так называемым кибернетическим наукам, при-
сутствием которых отмечено наше поствоенное академическое 
пространство. Прежде всего это кибернетика, системная теория, 
теория хаоса, клеточная инженерия, науки комплексности и т.п. 
Все эти дисциплины имеют дело со свойствами сложных систем, 
не разделяя человеческую и нечеловеческую сферы. Например, ки-
бернетика, которую можно считать прототипом подобного рода 
дисциплин, была охарактеризована Н. Винером как наука о людях, 
животных и машинах. Таким образом, данные дисциплины уже 
больше 50 лет имеют дело с гетерогенными совокупностями и, 
следовательно, открыты для онтологического измерения киберне-
тических объектов. Но не менее важно и то, что они суть науки 
становления и изменения, которые исследуют самоорганизующие-
ся системы в противоположность вневременным и статичным объ-
ектам «классических» дисциплин.  

В заключение Пикеринг подчеркивает необходимость диалога 
между гуманитарными и кибернетическими науками, который уже 
начат такими философами, как И. Стингер, Ж. Делёз, М. де Ланда, 
и который будет, по мнению докладчика, определять траектории 
гуманитарных наук в следующем тысячелетии.  

2. Дон Айди анализирует постклассические гуманитарные 
исследования, имеющие дело с наукой и технологией во второй 
половине XX в. Он указывает еще на трех авторов, которые разра-
ботали собственные концепции материальных измерений теорети-
ческого знания в противоположность «классическому» анализу его 



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

225

спекулятивных аспектов. Все эти концепции имеют разные названия, 
но все они описывают научную практику как процесс взаимодействия 
человека и «вещи». Докладчик называет это взаимодействие отноше-
нием человек–технология, Б. Летур – отношением человеческое–
нечеловеческое, Д. Харавэй – киборгами, А. Пикеринг – «отжим-
ным катком» практики, соединяющим вместе человека и механизм. 

Данные подходы можно считать характерными примерами 
дискурса эпохи постмодерна, так как их авторы настаивают на мате-
риальной локализации теоретического знания (ситуативность) и по-
стулируют некоторый род симметричных отношений человека и 
«вещи». Однако возникает вопрос: в какой мере то, что мы называем 
ситуативным знанием, допускает симметрию между своими челове-
ческими и технологическими компонентами? Ответив на этот во-
прос, мы приблизимся к пониманию того, что могут и должны ска-
зать гуманитарные науки о свойствах кибернетических объектов. 

В первой части доклада «Знания в эпоху постмодерна» Айди 
обращается к эпистемологическому дискурсу постмодернизма, од-
ной из особенностей которого следует считать деконструкцию 
трансцендентализма и фундаментализма и смещение акцента с 
универсального, всеобщего и необходимого знания на «локальные 
знания» и частные познавательные практики. Современная фило-
софия предпочитает говорить о знании как имеющем определен-
ные и опосредующие его время и место; экзистенциальная и герме-
невтическая феноменологическая традиция, к которой докладчик 
причисляет себя, называет это телесностью, или воплощенностью 
знания. Субъект познания всегда локализован, он есть тело, и это 
необходимо учитывать при любом анализе знания.  

Несмотря на очевидность телесной позиции познающего 
субъекта, история новоевропейской эпистемологии – это по пре-
имуществу история усилий, направленных на его «развоплощение». 
Традиционная эпистемология, эмблемой которой стало картезиан-
ство, не принимала во внимание «материальные составляющие» 
дискурсивной практики. Последние суть разнообразные «тела» – от 
собственно биологического тела познающего субъекта до целого 
ряда «культурных тел» и технофактов, включенных в познаватель-
ную ситуацию и «маркирующих» воплощенное знание. Стремле-
ние современной философии преодолеть картезианскую модель 
заключается в том, что дискурсивная практика рассматривается как 



II. ОБЗОРЫ 

 

226

процесс взаимодействия человека и материальных факторов 
(бóльшая часть которых – технофакты), который продуцирует зна-
ние того или иного вида, т.е. знание, опосредованное определенной 
познавательной ситуацией. При этом его материальные состав-
ляющие должны быть поняты как «эпистемологические двигате-
ли», обеспечивающие парадигматические метафоры для самих зна-
ний. Деконструкция традиционных эпистемологий способна 
продемонстрировать, что они сами не свободны от воздействия 
эпистемологических двигателей, и показать скрытые в них «тела». 

В части доклада «Тела» Айди указывает на два измерения 
понятия «тело», одно из которых соответствует стратегиям фило-
софии М. Мерло-Понти, другое – философии М. Фуко. «Тело 1» – 
это экзистенциальное тело жизни, здесь и сейчас локализованный 
перцептивный опыт, который Мерло-Понти называет corps vecu и 
описывает его как константу любого опыта и, соответственно, ус-
ловие любого знания. «Тело 1» должно быть понято не как механи-
ческий объект, доступный непосредственному или ретроспектив-
ному восприятию, но как интерактивное отношение индивида и 
опытно воспринимаемого мира, при котором я «знаю» мою телес-
ность посредством активного бытия в мире, как модус моей прак-
тики, рефлексивно направляющей мое внимание к нулевой точке 
моей телесной позиции.  

Понятие «тело 2» соответствует предложенной Фуко кон-
цепции культурно, или социально конституированного тела. Оно 
есть совокупность транслируемых культурой значений, «нанесен-
ных» на «тело 1», которое тем самым получает культурную пер-
спективу: оно выступает как мужское или женское, имеющее опре-
деленный возраст, ту или иную национальность и т.д. Таким 
образом, телесность познающего субъекта – это его перцептивная 
открытость миру на микроуровне «тела 1» и на макроуровне «те-
ла 2», которая представляет собой практику и действие внутри ок-
ружающего мира и в отношении к нему и является практически 
перцептивным, «материальным» контекстом любого знания.  

В третьей части «Camera obscura» Айди предпринимает фе-
номенологическую деконструкцию новоевропейской эпистемоло-
гии с целью выявить опосредующие «механизмы» взаимодействия 
тел и технофактов, имплицитно присутствующих в этом дискурсе, 
как и в любом другом. Докладчик указывает на парадигматическую 



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

227

роль, которую играет camera obscura (технофакт) и практика ее ис-
пользования в формировании теоретико-познавательных моделей 
Нового времени. 

Зрительные эффекты camera obscura были оценены в эпоху 
Ренессанса, когда этот инструмент становится одной из любимых 
технологических забав. Принцип действия camera obscura и изо-
бражения, полученные с ее помощью, оказали влияние на живо-
пись и науку. В начале Нового времени Галилей использовал ее 
вариант при создании оптических приборов. Но не менее важно 
также то, что и Декарт, и Локк обращаются к ней как к эпистемоло-
гической модели. Картезианский субъект находится как бы внутри 
camera obscura, не имея непосредственного доступа к res extensa, 
но, получая «впечатления» внеположенных вещей, которые прони-
кают внутрь камеры (тела) и ложатся на рецептор (сетчатку глаза), 
где формируются изображения, репрезентирующие их. Это эквива-
лент локковой tabula rasa, на которую падают образы (идеи) внепо-
ложенных вещей. 

И в том, и в другом случае перед нами модель, из которой 
была развернута новоевропейская эпистемология с ее индивидуа-
лизированным субъектом, замкнутым в объект, и опосредованным 
репрезентативным знанием о внешнем мире. Новоевропейский 
субъект как воспринимающий экран camera obscura не обладает 
доступом к вещам внешнего мира, но имеет дело только с их изо-
бражениями. Однако здесь возникает проблема: что может гаран-
тировать нам соответствие реальной вещи и ее изображения? Как 
известно, Декарт вводит «эпистемологического Бога», идеального 
высшего наблюдателя, который способен подтвердить и гаранти-
ровать это соответствие. 

В чем заключается феноменологическая деконструкция 
«трансцендентальной позиции» Декарта? С одной стороны, она 
показывает парадигматическую роль camera obscura (материально-
го агента) в человеческой познавательной практике. Картезианское 
cogito было «технологической фантазией», артефактом, использо-
ванным для моделирования познания. С другой стороны, она вы-
нимает субъекта из камеры и помещает его в мир. Это происходит 
следующим образом. Если мы зададим вопрос: где находится сам 
Декарт, когда он выносит суждения о знании, которое он получает, 
то наш ответ будет: одновременно внутри и снаружи камеры. Де-



II. ОБЗОРЫ 

 

228

карт сам занимает привилегированную «божественную» позицию, 
так как он в состоянии подтвердить или опровергнуть соответствие 
внеположенных вещей и их изображений. Декарт уже знает это со-
ответствие, поскольку он занимает «здесь» позицию, откуда он 
«видит» и камеру, и субъекта, и внешний мир. Следовательно, Де-
карт находится в позиции телесного бытия с перцептуальной пер-
спективностью, т.е. такого бытия, которое уже застает себя в мире 
до любого возможного анализа сознания и которое «знает себя» 
только на возвратном пути, отталкиваясь от опыта мира. Таким об-
разом, мы деконструируем «трансцендентальную позицию» Декар-
та, устанавливаем ситуативность любого знания и возвращаемся в 
эпоху постмодерна. 

В четвертой части «Семиотика и симметрии» Айди обраща-
ется ко второй особенности современного «постклассического» 
эпистемологического дискурса – к постулированию симметричных 
отношений между человеческими и материальными агентами, ко-
торое имеет своим истоком континентальную семиотическую тра-
дицию и структурализм. 

Семиотика возникает в рамках общей теории значений и рас-
сматривает весь мир как систему знаков, в которой нет других раз-
личий, кроме различий между словами. Семиотика философски и 
исторически относится к структурализму и общей лингвистике, 
непосредственным и до сих пор влиятельным предшественникам 
постструктурализма, постмодернизма и деконструкции. Теория 
общей лингвистики Ф. Соссюра строится на различении между 
языком и речью. Язык представляет собой систему ограниченного 
количества знаков с неограниченным количеством их возможных 
комбинаций, составляющих лингвистические значения.  

Эта теория содержит в себе две моделирующие идеи. Во-
первых, язык становится «объектом», или системой, закрытой и 
конечной в отношении к своим единицам, что также трансформи-
рует любой объект изучения: теперь мы имеем дело не с «голым», 
но с помещенным в контролируемый контекст объектом. Во-
вторых, в язык импортируется письменность, или, точнее, фонети-
ческое письмо. Для лингвистов все слова составлены из атомов 
языка – фонем, которые, хотя не идентичны буквам, но также огра-
ниченны по количеству и могут быть подведены под понятие «сис-
темы». Эта стратегия деконструирует живую речь в атомы и вклю-



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

229

чает ее в язык-как-объект. Речь превращается в совокупность воз-
можных изменений внутри языка, а язык, в свою очередь, стано-
вится «трансцендентальным» по отношению ко всем возможным 
значениям. Но позволяет ли эта стратегия говорить о ситуативном 
знании? Докладчик отвечает на этот вопрос отрицательно. 

Во-первых, структурная лингвистика и семиотика содержат в 
себе такую методологию деконструкции картезианского субъекта, 
которая в значительной степени отличается от феноменологиче-
ской. В семиотической перспективе субъекты суть просто операто-
ры некоторого ряда лингвистических или семиотических возмож-
ностей. Все, что имеет значение для субъекта, получает это 
значение только внутри системы языка. И, несмотря на то, что эта 
стратегия, как и феноменологическая, деконструирует картезиан-
ское сознание наблюдателя, она имеет дело только с означивающей 
деятельностью лингвистического типа. Следовательно, здесь мы 
находим некартезианскую версию картезианского развоплощения 
cogito в противоположность феноменологической деконструкции, 
которая открывает доступ к практически перцептивной телесной 
позиции субъекта.  

Во-вторых, структурная семиотика позволяет уравнивать 
различия и делает возможной радикальную симметрию: все значе-
ния – это просто трансформации знака – означенного. Так, внутри 
структурной системы мы получаем равноправных человеческих и 
нечеловеческих субъектов действия, что воспроизводит в новом 
посткартезианском оформлении картезианский «взгляд ниоткуда»: 
кто судит об этой симметрии? 

В третьих, семиотика, «текстуализируя» мир, сводит его к 
языку. И если в этом контексте мы сохраним наше направление на 
практику и действие, то любое действие сведется к созданию тек-
стов. Здесь мы снова попадаем в посткартезианскую ситуацию, в 
которой, однако, имеет место еще одна версия картезианской ре-
дукции мира к res extensa: семиотически весь мир есть текст, чи-
таемый невидимым читателем.  

В пятой части «Обманчивых симметрий» Айди показывает, 
что семиотически обоснованное постулирование симметричных 
отношений между человеком и «вещью» неизбежно вступает в 
противоречие с концепцией феноменологически обоснованного 
ситуационного знания.  



II. ОБЗОРЫ 

 

230

Континуум разнообразных «симметрических стратегий» 
имеет два предела онтологической однородности. Один есть разно-
видность новоевропейского редукционизма (физикализма) со свойст-
венными ему строгим упразднением всех видов антропоморфизма, 
использованием абстрактных, математических формулировок, све-
дением всех сущностей к переменным одной системы «вещей». 
Другой предел есть то, что Айди называет «новой социально-
антропоморфической редукцией», которая представляет собой инвер-
сию физикализма. Здесь материальные агенты получают социально-
антропоморфные характеристики: они полноправные действующие 
лица, наделенные квазиинтенциональностью. Все сущности также 
сведены к переменным одной системы «человеческих характе-
ристик». 

Промежуточную позицию занимают «квазисимметрии», ко-
торые представлены, в частности, в работах Д. Харавэй и Э. Пи-
керинга. Эти авторы указывают на симметричные отношения меж-
ду человеческими и материальными агентами, но при этом сохра-
няют концепции ситуационного знания. Харавэй стремится пред-
ставить группы гетерогенных элементов как комплексные 
единства – кибернетические гибриды с размытыми не только се-
миотическими, но и органическими границами между оппозициями 
«природа – культура», «созданное – рожденное», «человек – жи-
вотное» и т.п. Это предписывает анализировать взаимоотношения 
гетерогенных элементов без редуцирования их к онтологической 
однородности, следовательно, без радикальной симметрии. Подход 
Пикеринга состоит в исследовании «отжимного катка практики», 
который представляет собой совокупность людей и «вещей», чье 
непрерывное взаимодействие определяет направление и природу 
прогресса. Пикеринг допускает взаимозаменяемость человеческих 
и материальных субъектов действия в этом процессе, но вводит 
понятие «интенциональности», присущей только человеческим 
субъектам действия. Концепция интенциональности как планиро-
ванных и мотивированных человеческих действий сохраняет си-
туационность знания и неизбежно разрушает симметрию людей и 
«вещей».  

Таким образом, «симметрические стратегии» постмодерниз-
ма вновь возвращают нас к функциональным эквивалентам карте-
зианства, которое постмодернизм стремится преодолеть. Несовмес-



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

231

тимость «симметрических стратегий» и концепции ситуационного 
знания очевидна. Мы не можем говорить о материальных состав-
ляющих ситуационного знания как о равноправных субъектах дей-
ствия. Но что тогда мы можем сказать о них? 

В шестой части «Кибернетических технологий» Айди отме-
чает, что мы должны говорить о «материальных агентах» как об 
эпистемологических двигателях, которые, будучи материальным 
контекстом нашего телесного существования, изменяют наши тела 
и наше самосознание.  

Докладчик анализирует современные компьютерные техно-
логии как «эпистемологические двигатели» гуманитарного дискур-
са нашей эпохи. Компьютерные технологии, также как и camera 
obscura, продуцируют изображения. Это может быть виртуальный 
мир компьютерной графики или тексты e-mail корреспондентов, 
замещающие реальных персонажей. Однако здесь имеет место 
принципиально иная, некартезианская, эпистемология. Современ-
ный субъект, считывающий информацию с экрана компьютера, от-
личается от картезианского субъекта, помещенного в camera 
obscura, прежде всего тем, что он не ставит вопрос о соответствии 
компьютерных изображений и реального мира. Мир на экране – 
вымышленный, он не копирован, а конструирован отсутствующим 
программистом или участниками электронной переписки. Инди-
вид, взаимодействуя с компьютером, сам становится создателем 
фантазийного мира, изменяя виртуальные траектории в соответст-
вии со своими задачами и перспективами. 

Современные компьютерные технологии играют такую же 
парадигматическую роль в эпистемологическом дискурсе постмо-
дернизма, какую camera obscura играла в картезианской эпистемо-
логии. Докладчик считает, что эпистемология модернизма пред-
ставляет собой «технологическую фантазию» в той же мере, что и 
новоевропейские теоретико-познавательные модели. Репрезента-
ции camera obscura уступают место варьируемости изображений, ее 
позициональность – мультипозициям, субъект-наблюдатель (чита-
тель) – активному субъекту-сценаристу, всеобщие и необходимые 
характеристики сознания – ситуативным характеристикам. На сме-
ну спекулятивной эпистемологии приходит эпистемология практи-
ки и действия.  



II. ОБЗОРЫ 

 

232

В заключение докладчик подчеркивает, что гуманитарные 
науки, которые обращаются к «кибернетическим объектам», долж-
ны тщательно избегать как «натуралистических», так и «семиоти-
ческих» редукций. Исследование любого рода «кибернетических 
объектов» должно быть исследованием жизненного мира как смы-
слового поля, непрерывно конституируемого человеческими субъ-
ектами в их практическом отношении к окружающему.  

3. Финн Олесен рассматривает онтологическое измерение 
«человеческого субъекта» как существа, традиционно противопос-
тавленного остальному миру в европейском философском и социоло-
гическом дискурсе. Докладчик указывает, что современный, техноло-
гически текстурированный, мир разрушает это противопоставление, 
так как трансформирует традиционные характеристики автономно-
го субъекта, сообщая им новые, технологически опосредованные, 
значения. В современную эпоху философская антропология попол-
няется концепциями и исследованиями киборгов. Фигура киборга 
является антиподом самостоятельного и самодостаточного челове-
ческого субъекта, который теперь может достичь самореализации 
только как полуавтомат.  

Истоки новоевропейского понимания человека как единст-
венного среди прочих вещей мира автономного субъекта действия 
можно обнаружить уже в философии Платона и Аристотеля. Гре-
ческая философская антропологическая традиция в сочетании с 
иудеохристианской концепцией души дала жизнь доминирующей 
впоследствии идее «внутреннего человека». Августин первым 
сформулировал эту идею, соединив греческое понимание мира как 
упорядоченного универсума, отвечающего трансцендентной идее 
гармонии, с христианским образом Божественного Слова, творяще-
го мир, и человека как причастного к этому Слову. Человек должен 
быть обращен внутрь себя для того, чтобы воспринять трансцен-
дентное слово: «Истина обитает во внутреннем человеке». Это – 
радикальное перемещение фокуса от внешней деятельности к 
внутренней активности самосознания, способного гарантировать 
истинное знание и правильное поведение. 

Начиная с V в. идея «внутреннего человека» стала лейтмоти-
вом европейской культуры и субстратом новоевропейского субъек-
тивизма. В XVII в. Декарт сделал персональное самосознание  
аксиоматической точкой отсчета, из которой может быть дедуци-



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

233

ровано любое знание о реальности и, соответственно, все его эти-
ческие компоненты. Рефлексирующий субъект превращается в аб-
солютно самодостаточную духовную субстанцию, которая извле-
кает из самой себя исчерпывающие, «ясные и отчетливые», 
представления о действительном состоянии вещей. Замкнутый на 
себе самом картезианский субъект окончательно противопоставля-
ется остальному миру, включая собственное тело. Только занимая 
нейтральную по отношению к вещам внешнего мира позицию, ни-
где не локализованная духовная субстанция способна достичь эпи-
стемологической очевидности. 

Таким образом, эпистемологический субъект освобождается 
не только от материальных составляющих дискурсивной практики, 
но и от греческого Космоса и христианской традиции, т.е. от лю-
бых внеположенных и предустановленных смыслов. Истинное зна-
ние не может быть транслировано и пассивно воспринято, оно 
должно быть извлечено из самой субъективности и рефлексивно 
удостоверено индивидуальной рациональностью. Иначе говоря, 
картезианский субъект сам для себя формулирует необходимые 
стандарты жизненной практики, адекватные его собственным оп-
ределениям упорядоченного универсума, его собственным пред-
ставлениям о гармонии и благе и не нуждается в апелляции к вне-
положенным критериям и авторитетам. Это означает тотальный 
контроль персонального разума над всеми жизненными сферами, 
десакрализацию этих сфер и превращение их в функции независи-
мого разума. 

Самостоятельный и деятельный субъект реализует себя как 
преобразователь мира. Его задача – быть движущей силой прогресса, 
изменяя мир в соответствии с принципами разума. Развитие наук и 
технологий в XVII–XVII вв. питалось стремлением реформировать 
материальную и социальную культуру, исходя из требований, ко-
торые предъявляла к ним рациональность. Прогресс был понят как 
реализация во внешнем мире принципов субъективности, как ове-
ществление разума. Бурный рост производства, изменение условий 
жизни, модернизация социальных институтов – все это результаты 
деятельности «новоевропейского субъекта», принципиально на-
правленной на «упорядочение» мира. 

Однако постепенно вдохновляющее сознание неограниченных 
возможностей человеческого разума сменяется разочарованием в 



II. ОБЗОРЫ 

 

234

них и страхом оказаться в плену овеществленной субъективности. 
Независимость субъекта оборачивается властью материальной 
культуры, что вызывает возрастающее недоверие к рациональности 
самой по себе. Так, Бек говорит о том, что в нашу эпоху модерни-
зация достигла такой рефлексивной стадии, на которой она пытает-
ся модернизировать уже самое себя, откликаясь тем самым на соб-
ственные драматические результаты. В центре анализа Бека 
находится современная критика конститутивной роли научного 
знания, поскольку в последние десятилетия традиционный образ 
науки как движущей силы рационального преобразования мира все 
больше ставится под сомнение. Различные социальные группы об-
виняют науку в том, что ее благие цели зачастую оборачиваются 
глобальными бедствиями, и эта критика свидетельствует о неста-
бильной позиции «картезианского субъекта» в современном мире. 
Кроме того, указывает Бек, настоящая стадия рефлексивной мо-
дернизации культуры характеризуется изменением самоидентифи-
кации субъекта, который больше не считает себя причиной соци-
альных изменений, как если бы они следовали из его a propri 
рефлексий, но становится результатом изменяющихся социальных 
структур, вынуждающих его принять участие в их модернизации.  

Таким образом, «картезианский субъект» «не вписывается» в 
современную жизнь, что вызывает наше стремление выйти за пре-
делы эпохи субъективизма. Но преодоление «новоевропейского 
субъективизма» содержит в себе множество трудностей. Прежде 
всего, мы являемся преемниками этой интеллектуальной традиции 
и во многом продолжаем оставаться внутри нее. Мы заимствовали 
наш теоретический инструментарий из новоевропейской науки и 
поэтому испытываем элементарный недостаток слов, чтобы опре-
делить новоевропейский дискурс, «засечь» его пределы. К тому же 
подавляющее большинство наших теорий, концепций и научных 
методологий продолжает быть сцентрировано на человеческом 
субъекте. Мы не обладаем и не можем обладать фундаментальным 
знанием о «материальных субъектах действия» (машинах, техноло-
гиях, артефактах), так как в нашем представлении любое целена-
правленное действие по-прежнему необходимо связано с рацио-
нальным субъектом картезианского образца и остается его 
прерогативой. 



Идентичность киборгов:  
Обзор материалов конференции «Cyborg Identities» 

 

235

Мы с готовностью принимаем на себя специфически челове-
ческий вид моральной ответственности за любые действия, кото-
рый также противопоставляет нас всему остальному миру. Субъ-
ект, превратившийся в Новое время в этический абсолют, 
присваивает себе исключительное право моральной ответственно-
сти за все происходящее и, следовательно, исключительное право 
быть сознательным действующим лицом. Окружающие нас вещи 
продолжают оставаться для нас пассивными объектами, испыты-
вающими на себе воздействие активного субъекта, который, как 
пилот за рулевым штурвалом, управляет миром. 

Альтернативу этой традиции докладчик видит в некоторых 
современных антропологических стратегиях, которые имеют дело с 
исследованиями материальной культуры («Material culture studies»), 
а также в новых философских подходах к отношению «человек–
технологический артефакт», разрабатываемых такими философами, 
как Дон Айди, Э. Пикеринг, М. Калон, Бруно Летур, Дона Харавэй 
и др. При всех различиях этих альтернативных концепций их объе-
диняет специфический «поворот» к артефактам, который характе-
ризуется переоценкой роли «вещей» в жизненной практике: «вещь» 
перестает быть пассивным объектом и рассматривается в качестве 
либо «диалогового объекта», либо квазисубъекта действия.  

Это многообещающая перспектива, так как в ней заключена 
возможность преодолеть два существенных недостатка традицион-
ных гуманитарных теорий. Во-первых, оставаясь в рамках картези-
анской традиции, мы не замечаем развития и самоорганизации 
«вещей», так как противопоставленные нам материальные объекты 
суть овеществленное «всеобщее и необходимое» знание, которое, 
следовательно, абсолютно стабильно и невариабельно. Во-вторых, 
традиционная дихотомия активного человека и пассивного арте-
факта делает нас «нечувствительными» к множеству символиче-
ских измерений, которые имеют «вещи». Однако достаточно 
вспомнить о фетишах, чтобы понять значимость артефактов. 

В современных нетрадиционных дискурсах, которые отвечают 
на новые запросы нашей технологически опосредованной жизни, 
критически исследуется соотношение «человек–вещь». Например, 
Бруно Летур говорит о том, что мир населен гибридами: временами 
им делегирован статус субъектов, временами – объектов. Это по-
зволяет увидеть, что границы между человеком и артефактом го-



II. ОБЗОРЫ 

 

236

раздо более сложные и расплывчатые, чем принято думать, и что 
сохранение предельного семантического и онтологического проти-
вопоставления разума и материи по меньшей мере проблематично. 
Это также указывает нам на необходимость деконструкции новоев-
ропейской эпистемологии с целью прояснить основания базовых 
концепций, фиксирующих людей и «вещи» в качестве «субъектов» 
и «объектов» с неизменными характеристиками. Современный мир 
не оставляет нам выбора.  

 


